
89ISSN 2308-4855 (Print), ISSN 2308-4863 (Online)

УДК 7.01:111.852:75(477)
DOI https://doi.org/10.24919/2308-4863/93-1-12

Роман БОНЧУК,
orcid.org/0009-0007-1800-819X

аспірант кафедри образотворчого мистецтва та реставрації
Карпатського університету імені Василя Стефаника

(Івано-Франківськ, Україна) megabonchuk13@gmail.com

ФЕНОМЕНОЛОГІЯ КРАСИ, ГАРМОНІЇ ТА СЕКСУАЛЬНОСТІ  
В МИСТЕЦТВІ ТА ФІЛОСОФІЇ

Стаття присвячена феноменологічному дослідженню категорій краси, гармонії та сексуальності у філо-
софії, психології та мистецтві. У роботі здійснено цілісний аналіз історико-філософської еволюції уявлень про 
красу, починаючи від античних концепцій міри та пропорції і до сучасних інтерпретацій, у яких краса розумієть-
ся як акт свідомого переживання істини та духовної присутності людини у світі. Автор простежив, як зміна 
культурних і філософських парадигм впливала на осмислення гармонії як принципу впорядкування буття та на 
розуміння сексуальності як естетичного і духовного феномена, що поєднує тілесне, емоційне і символічне.

У дослідженні розкрито основні підходи до трактування краси й гармонії у творчості Платона, Арістотеля, 
Августина, Канта, Гегеля, Гуссерля, Мерло-Понті, Фуко та інших мислителів. Узагальнено, що феноменологічна 
традиція зміщує фокус від об’єктивних властивостей предмета до внутрішнього досвіду сприйняття, у якому 
краса постає подією свідомості, а гармонія способом духовного упорядкування світу. Окрему увагу приділено 
психоаналітичним, когнітивним і культурологічним підходам, що пояснюють взаємозв’язок між тілесністю, 
емоційністю та творчістю у формуванні естетичного досвіду.

Автор проаналізував відображення феноменів краси, гармонії та сексуальності у творах різних епох від 
античної скульптури до модерного і постмодерного мистецтва. Показано, що мистецтво є віддзеркаленням 
філософського пошуку гармонії між внутрішнім і зовнішнім світом, між чуттєвим і духовним.У межах статті 
запропоновано узагальнену авторську модель триєдності краси, гармонії та сексуальності як взаємопов’язаних 
вимірів естетичного буття. Краса визначається як момент духовного одкровення, що відкриває істину через 
споглядання; гармонія постає як принцип рівноваги і впорядкованості різноманіття; сексуальність розуміється 
як енергія життєвого самовираження, що поєднує тілесне і духовне начала. Автор доводить, що феноменологія 
краси не обмежується межами естетики, а розкриває онтологічну природу людини, у якій взаємодіють дух, тіло 
і творчість як три основні форми буття.

Ключові слова: феноменологія, краса, гармонія, сексуальність, тілесність, естетичний досвід, духовність, 
культура, мистецтво, самопізнання.

Roman BONCHUK,
orcid.org/0009-0007-1800-819X

Postgraduate at the Department of Art and Renovation
Vasyl Stefanyk Carpathian National University

(Ivano-Frankivsk, Ukraine) megabonchuk13@gmail.com

THE PHENOMENOLOGICAL INTERPRETATION OF BEAUTY, HARMONY,  
AND SEXUALITY IN ART AND PHILOSOPHY

The article is devoted to the phenomenologica lstudy of the categories of beauty, harmony and sexuality in philosophy, 
psychology and art. The work carries out a holistic analysis of the historical and philosophical evolution of ideas about 
beauty, starting from ancient concepts of measure and proportion to modern interpretations, in which beauty is understood 
as an act o f conscious experience of truth and spiritual presence of a person in the world. The author traced how the change 
in cultural and philosophical paradigms influenced the understanding of harmony as a principle of ordering existence and 
the understanding of sexuality as an aesthetic and spiritual phenomenon that combines the bodily, emotional and symbolic.

The study reveals the main approaches to the interpretation of beauty and harmony in the works of Plato, Aristotle, 
Augustine, Kant, Hegel, Husserl, Merleau-Ponty, Foucault and other thinkers. It is generalized that the phenomenological 
tradition shifts the focus from the objective properties of the object to the internal experience of perception, in which 
beauty appears as an event of consciousness, and harmony as a way of spiritual ordering of the world. Special attention 
is paid to psychoanalytic, cognitive and culturological approaches that explain the relationship between corporeality, 
emotionality and creativity in the formation of aesthetic experience.

The author analyzed the reflection of the phenomena of beauty, harmony and sexuality in the works of different eras 
from ancient sculpture to modern and postmodern art. It is shown that art is a reflection of the philosophical search for 
harmony between the inner and outer world, between the sensual and the spiritual.

Бончук Р. Феноменологія краси, гармонії та сексуальності в мистецтві та філософії



Актуальнi питання гуманiтарних наук. Вип. 93, том 1, 202590

Мистецтвознавство

The article proposes a generalized author's model of the trinity of beauty, harmony and sexuality as interconnected 
dimensions of aesthetic existence. Beauty is defined as a moment of spiritual revelation that reveals the truth through 
contemplation; harmony appearsas a principle of balance and order of diversity; sexuality is understood as theenerg y of 
vital self-expression, combining the bodily and spiritual principles. The author proves that the phenomenology of beauty 
is not limited to the boundaries of aesthetics, but reveals the ontologica lnature of man, in which spirit, body and creativity 
interact as three basic forms of being.

Key words: phenomenology, beauty, harmony, sexuality, corporeality, aestheticexperience, spirituality, culture, art, 
self-knowledge.

Постановка проблеми.Проблематика феноме-
нології краси, гармонії та сексуальності належить до 
центральних у системі сучасного гуманітарного зна-
ння, оскільки відображає процеси переосмислення 
природи естетичного досвіду, тілесності й духо-
вності в умовах культурної та світоглядної транс-
формації ХХІ століття. У традиційній естетиці краса 
розглядалася як об’єктивна властивість досконалих 
форм або як результат відповідності між частинами 
і цілим, проте феноменологічна філософія запро-
понувала інший вимір – розуміння краси як події 
свідомості, у якій відкривається істина буття через 
сприйняття. Гармонія перестає бути статичною про-
порцією і постає динамічною структурою, що фор-
мується у процесі переживання, а сексуальність не 
редукується до біологічного чи психоаналітичного 
рівня, а осмислюється як форма духовно-тілесного 
саморозкриття людини.

Прагнення людини осмислити закони буття, 
розшифрувати структуру дійсності й виявити 
глибинні принципи гармонії належить до най-
давніших імпульсів філософської та мистецької 
свідомості. В історії культури мистецтво функці-
онувало як дзеркало історії, у якому відбивалася 
духовна еволюція людства, трансформація ціннос-
тей і моральних орієнтирів. У формах скульптури, 
архітектури, театру, кінематографа, живопису та 
літератури простежується не лише естетичний 
ідеал епохи, а й філософський пошук гармонії 
між людиною і всесвітом, між зовнішньою фор-
мою і внутрішнім смислом. Особливо показовим 
є феномен жіночої сексуальності, що в різні істо-
ричні періоди набував протилежних значень: від 
сакралізованого возвеличення як втілення творчої 
сили життя до демонізації і репресії в епохи домі-
нування аскетичних або патріархальних моделей 
мислення. Амбівалентність цього явища відобра-
жає символічну природу тілесності, у якій зосе-
реджено не лише соціальні та моральні уявлення, 
а й універсальні архетипи краси, гармонії та твор-
чого саморозкриття буття. Звернення до аналізу 
художніх образів і символів, що передають поді-
бну динаміку, дає змогу виявити закономірності 
культурної еволюції та глибше зрозуміти роль 
краси і гармонії як феноменів, здатних розкрити 
сутність універсальних законів світобудови.

Наукова складність проблеми полягає у тому, 
що сучасна культура одночасно деконструює кла-
сичні уявлення про красу й гармонію та прагне 
до нової їх інтеграції на рівні досвіду. Під впли-
вом постмодернізму, цифрової естетики, фемініс-
тичної й тілесно-орієнтованої філософії відбува-
ється зміщення акцентів від об’єкта до суб’єкта, 
від форми до процесу сприйняття, від естетич-
ної норми до екзистенційного переживання. 
У цій ситуації виникає потреба у феноменоло-
гічному аналізі краси, гармонії та сексуальності 
як взаємопов’язаних способів буття свідомості у 
світі, що дозволяє відновити цілісність розуміння 
естетичного досвіду людини.

Аналіз досліджень.Проблематика феноме-
нології краси, гармонії та сексуальності активно 
розробляється у філософії, культурології, психо-
логії та мистецтвознавстві, де дослідники праг-
нуть осмислити природу естетичного досвіду як 
форми пізнання світу. Сучасні праці засвідчують 
відхід від традиційних раціоналістичних кон-
цепцій прекрасного до феноменологічного під-
ходу, що розглядає красу як подію свідомості, 
у якій відбувається розкриття буття через інтен-
ціональний акт сприйняття.У сучасному захід-
ному філософському дискурсі увагу до фено-
менології краси привертають роботи Б. Кудахл 
і Т.Роалд(Kudahl&Roald, 2024: 45–61), де краса 
розглядається як досвід тілесної присутності 
у світі, що інтегрує емоційне, чуттєве та духо-
вне. А. Демут пропонує інтерпретацію краси як 
онтологічного виявлення гармонії свідомості і 
дійсності, наголошуючи на єдності естетичного і 
феноменологічного досвіду (Démuth, Démuthová, 
2018: 82–94). Схожий напрям розвиває А. Хойос 
Моралес (HoyosMorales, 2025: 81–99), який дослі-
джує феномен природи як естетичний і феномено-
логічний простір саморозкриття буття.

Тілесно-антропологічний аспект феноменоло-
гії естетичного осмислюється у працях Г. Чміль 
і Н. Корабльової. Українські автори аналізують 
тіло як комунікативну та символічну структуру, у 
якій зосереджено взаємодію духовного і матері-
ального. Вони підкреслюють, що тілесність є не 
лише біологічним явищем, а й формою смислот-
ворення, у якій розгортається феноменологічний 



91ISSN 2308-4855 (Print), ISSN 2308-4863 (Online)

Бончук Р. Феноменологія краси, гармонії та сексуальності в мистецтві та філософії

вимір краси та сексуальності (Чміль, Корабльова, 
2020: 19–40).

Дослідження феноменології естетичного 
досвіду в контексті художньої творчості пред-
ставлено у статті С. Ділея (DeLay, 2024: 80), 
де показано, як художній текст стає простором 
тілесного і духовного переживання істини. Вод-
ночас аналіз українського літературного матері-
алу, запропонований Ф. Штейнбуком, розкриває 
амбівалентність еротичного начала в національній 
культурі як простору боротьби між сакральним і 
профанним(Штейнбук, 2021: 148–152).

Інший напрям феноменологічного осмислення 
краси представлений у дослідженні Л. Перлов
ського(Perlovsky,2010:  1–26), де запропоновано 
когнітивну модель естетичного досвіду, у якій 
краса постає як результат гармонізації внутріш-
ніх когнітивних структур. Схожий підхід демон-
струють БінЦзян та Кріс де Райке(Jiang&deRijke, 
2021: 1–15), які розробляють поняття структурної 
краси як закономірності, що поєднує об’єктивні 
пропорції і суб’єктивне сприйняття.

Мета статті – здійснити комплексне феноме-
нологічне дослідження категорій краси, гармонії 
та сексуальності як взаємопов’язаних способів 
пізнання буття у філософському, психологічному 
та мистецькому вимірах. Завданням є виявлення 
історико-філософських етапів становлення цих 
понять, аналіз їхнього відображення у творах мис-
тецтва різних епох, а також визначення ролі тілес-
ності, духовності та емоційності у формуванні 
естетичного досвіду людини.

Виклад основного матеріалу. Феноменоло-
гічне осмислення категорій краси, гармонії та 
сексуальності потребує насамперед термінологіч-
ного уточнення, оскільки кожне з цих понять має 
складну багатовимірну структуру, що формується 
на перетині онтологічного, естетичного, психоло-
гічного та культурологічного вимірів. Їхній зміст 
змінювався впродовж історії філософії, відобра-
жаючи духовні пошуки людини, естетичні ідеали 
епохи та способи сприйняття буття через чуттє-
вий досвід. Саме тому у феноменологічному під-
ході вони розглядаються не як сталий набір харак-
теристик, а як живі феномени, через які свідомість 
відкриває істину світу.

Термін краса (грец. kallos, лат. pulchritudo) упро-
довж історії філософської думки означав не лише 
естетичну якість предмета, а й спосіб розкриття 
істини через споглядання. У Платона краса постає 
як відблиск вічної ідеї, що пробуджує у душі спо-
гад про світ ідей; Арістотель визначав прекрасне 
як поєднання порядку, симетрії та визначеності. 
У добу Відродження краса ототожнювалася з про-

порційністю і рівновагою форм, а Іммануїл Кант 
у Критиці здатності судження пов’язував її з без-
корисливим задоволенням, яке не має утилітарної 
мети, але викликає відчуття гармонійного співвід-
ношення частин і цілого(Pappas, 2024).

Філософське пізнання феномену краси офор-
милося в окрему галузь знання – естетику, тер-
мін якої вперше ввів німецький філософ Олек-
сандр Готліб Баумгартен для позначення нового 
розділу філософії, що досліджує природу чуттє-
вого пізнання. Початкові уявлення про естетичне 
базувалися переважно на чуттєвому сприйнятті 
дійсності, що визначало її як сферу емоційного 
і тілесного досвіду. Уже Іммануїл Кант у працях 
«Критика чистого розуму» та «Критика здатності 
судження» систематизував естетичне мислення, 
виокремивши категорії прекрасного і піднесеного. 
Якщо прекрасне, за Кантом, має форму і межі, 
то піднесене виходить за будь-які окреслення, 
репрезентуючи безмежність і внутрішню свободу 
духу(Beck, 1969: 45–47).

У подальшій еволюції естетика втратила суто 
сенсуалістичний характер і перетворилася на 
науку про закони краси, мистецтва та творчості. 
Вона охопила як чуттєвий, так і духовний досвід 
людини, пояснюючи гармонію між формою і зміс-
том, матеріальним і трансцендентним. Особливе 
значення у формуванні сучасного розуміння краси 
відіграло мистецтво, яке поступово набуло само-
достатності в добу Відродження, коли художня 
діяльність звільнилася від теологічних настанов 
і набула автономного статусу, адже в цей період 
сакральні сюжети почали осмислюватися через 
реалістичну форму, що призвело до секуляризації 
естетичного досвіду.Фрідріх Шиллер у «Листах 
про естетичне виховання людини» трактував есте-
тику як форму пізнання, що поєднує моральне, 
духовне і чуттєве начала людини (Schiller, 
1794: 5–7).У XX столітті Менлі Голл у праці 
«The Secret Teachings of All Ages» (1928) розкри-
ває красу як наслідок споглядання ритму, симе-
трії та гармонії, у яких відображається космічна 
впорядкованість. Гармонія, у цьому контексті, 
постає структурним компонентом краси, а симе-
трія і ритм найповніше виявляються в архітектурі 
та музиці, де вони функціонують як універсальні 
принципи упорядкування простору та часу(Hall, 
1928: 54–56).

Емпіричний характер сприйняття краси най-
повніше розкривається в мистецтві: живописі, 
скульптурі, ансамблях і особливо у вітражах. 
Олдос Гакслі детально описував «магію» світла, 
яке проходить крізь кольорові фрагменти скла й 
збирає розрізнене в цілісний образ; мозаїчність 



Актуальнi питання гуманiтарних наук. Вип. 93, том 1, 202592

Мистецтвознавство

такого споглядання корелює з тим, як свідомість 
збирає «картину світу». Симетрія тут працює як 
заснова рівноваги: порушення міри руйнує есте-
тичну цілісність, тоді як збережений баланс під-
тримує форму й сенс(Huxley, 1963: 14–15).

Жиль Делез і Фелікс Гваттарі пропонують ризо-
матичну модель: множинні центри й динамічні 
зв’язки теж здатні породжувати гармонію (аналог 
інтернет-мереж). Нейроестетика за В. С. Рамачан-
драном уточнює «ознаки досконалості»: симетрію, 
порядок, ритм, метафору та дозовану гіперболіза-
цію (Ramachandran, 2011: 132–135). У межах теми 
сексуальності й любові мистецтво часто працює 
через сублімацію (З. Фройд; також Й. Брейєр) та 
напруження з «Тінню» (К. Юнг): від міфологічних 
історій Зевса й Деметри або Клеопатри й Цезаря – 
до модерних біографічних пар Далі й Гала, Фріда 
Кало й Дієго Рівера; ефект співпереживання під-
силюють «дзеркальні» нейрони й феномен, відо-
мий як «синдром Стендаля».

Поняття гармонії (грец. harmonia – поєднання, 
узгодженість) історично пов’язане з уявленням 
про космічний порядок і цілісність буття. Для 
піфагорійців гармонія означала числове співвід-
ношення, що визначає лад Всесвіту, а у Платона – 
принцип упорядкування душі й держави. В епоху 
Відродження гармонія тлумачилася як прояв 
божественного задуму, втілений у «золотій пропо-
рції» людського тіла. Гегель у своїй естетиці роз-
глядав гармонію як момент діалектичної єдності 
протилежностей у розвитку духу, тобто як дина-
мічну взаємодію форми та змісту, індивідуального 
й загального (Гурлєва, 2018: 67–81).

Гармонія у філософсько-естетичному вимірі 
постає як цілісність і внутрішня узгодженість усіх 
аспектів людського буття – духовного, тілесного та 
соціального. Її сутність полягає у злагоді між тілом 
і душею, у рівновазі між раціональним і емоційним, 
матеріальним і духовним началами. Як зазначає 
В. В. Клименко, гармонія є станом, у якому людина 
досягає внутрішньої рівноваги, цілісності пережи-
вань і впорядкованості дій, що забезпечує її здат-
ність до гармонійного співіснування з довкіллям. 
Водночас дисгармонія, зауважує дослідник, постає 
як руйнування цієї єдності, коли внутрішня сис-
тема особистості втрачає узгодженість, а душевна 
структура зазнає дезорганізації. Дисгармонійний 
стан, у цьому сенсі, не лише порушує рівновагу 
між тілом і свідомістю, а й свідчить про втрату 
духовного центру, який утримує людину в стані 
єдності з навколишнім світом. Відтак, гармонія не є 
пасивним станом спокою, а динамічним процесом 
упорядкування внутрішнього і зовнішнього світів 
людини (Клименко, 2006: 38–39).

Категорія сексуальності має складний куль-
турно-антропологічний характер і значно вихо-
дить за межі біологічного. Якщо у класичній 
філософії вона здебільшого редукувалася до при-
родного потягу, то у ХХ столітті завдяки працям 
З. Фройда, Ж. Лакана, М. Фуко, Ю. Крістєвої та 
Ж. Дельоза сексуальність стала осмислюватися 
як соціокультурний феномен, що структурує люд-
ську суб’єктивність. Для М. Мерло-Понті сексу-
альність – це не інстинкт, а спосіб пізнання світу 
через тілесність, форма буття «у світі» не лише 
розумом, а всім чуттєвим єством. У феноменоло-
гічній перспективі еротичне не є редукованим до 
тілесного, а виступає способом духовного діалогу, 
у якому тіло стає посередником істини(Merleau-
Ponty, 1945: 168–170).

У межах теми любові та сексуальності мисте-
цтво розкриває глибинні психологічні процеси, 
пов’язані з сублімацією, яку Зиґмунд Фройд роз-
глядав як механізм перетворення сексуальної енер-
гії на творчу, а Йозеф Брейєр як форму психічного 
перенесення, що знімає напруження й вивільняє 
приховані потяги. У цьому контексті творчий 
акт стає своєрідним трансформатором лібідозної 
енергії у форму естетичного досвіду. Карл Густав 
Юнг, у свою чергу, пов’язував мистецтво із взаємо-
дією свідомого і підсвідомого, де «Тінь» уособлює 
витіснені сторони людської психіки, що виявля-
ються через образи, еротичні символи та художні 
архетипи (Тінь у психології, 2023). У цьому сенсі 
сюжет любові й сексуальності стає не лише емо-
ційним, а й духовним простором самопізнання, 
у якому зливаються потяг, ніжність, боротьба й 
трансцендентність. Історія мистецтва пропонує 
низку прикладів такої взаємодії: від міфологічних 
оповідей про Зевса і Деметру, Клеопатру і Цезаря 
до модерних біографічних союзів, у яких любов 
набуває метафізичного виміру, як у Далі й Гали чи 
Фріди Кало й Дієго Рівери.

Нейроестетика доповнює це пояснення, розкри-
ваючи, що сприйняття любові й еротизму в мисте-
цтві ґрунтується на роботі «дзеркальних» нейро-
нів, які забезпечують емпатичне співпереживання 
емоцій персонажів або образів (Rizzolattietal., 
1996: 131–141). Механізм емпатійного співпере-
живання, зумовлений активністю «дзеркальних» 
нейронів, здатен провокувати інтенсивні фізіоло-
гічні реакції, зокрема феномен, відомий як «син-
дром Стендаля», коли надлишок естетичних вра-
жень спричиняє стан емоційного потрясіння та 
ейфорії. Унаслідок цього мистецтво, звертаючись 
до теми сексуальності, не лише репрезентує тілес-
ність, а й актуалізує духовно-психічну енергію 
людини, трансформуючи чуттєве у метафізичне.



93ISSN 2308-4855 (Print), ISSN 2308-4863 (Online)

Бончук Р. Феноменологія краси, гармонії та сексуальності в мистецтві та філософії

Таким чином, у феноменологічному контексті 
краса, гармонія та сексуальність розглядаються не 
як окремі естетичні або моральні категорії, а як 
взаємопов’язані способи виявлення буття людини 
у світі. Вони формують цілісну структуру досвіду, 
у якій краса є актом відкриття, гармонія актом 
упорядкування, а сексуальність актом тілесного й 
духовного співбуття зі світом, що дозволяє гово-
рити про феноменологію краси як про онтологію 
людського досвіду, у якій поєднуються чуттєвість, 
інтенціональність і творчість.

Як уже зазначалося вище, мистецтво є най-
повнішим віддзеркаленням естетичного досвіду 
людства, у якому візуалізується пошук гармонії, 
духовності та тілесності. Відповідно до цього, 
аналіз художніх творів різних епох дозволяє про-
стежити, як філософські уявлення про красу 
трансформувалися у конкретних формах образот-
ворчої мови. В античному мистецтві, зокрема в 
скульптурах Поліклета «Дорифор» і Праксителя 
«Афродіта Кнідська», відображено ідеал пропо-
рційності, ритму й рівноваги, що уособлює гармо-
нію тіла й духу. У цьому розумінні античне мисте-
цтво утверджує космічну ідею міри, де тілесність 
не суперечить духовному, а навпаки є його види-
мим втіленням.

У середньовічному мистецтві, на відміну від 
античного, акцент зміщується на символічне й 
сакральне. Як свідчить аналіз іконографічних 
канонів, краса втрачає земний вимір і постає зна-
ком божественного світла. Ікона Богородиці у 
візантійській традиції не зображує тілесність, а 
виражає духовну присутність, використовуючи 
умовність лінії, площинність і золоте тло як мета-
фору вічності. Таким чином, гармонія тут ототож-
нюється з духовним порядком, а естетичне з про-
явом святості.

У ренесансному мистецтві, відбувається повер-
нення до людиноцентризму. Прикладом може слу-
гувати «Весна» Сандро Боттічеллі, де краса має 
багатозначний зміст: від тілесної витонченості 
до духовного натхнення. У «Давиді» Мікелан-
джело гармонія пропорцій тіла поєднується з вну-
трішньою силою характеру – символом духовної 
перемоги над хаосом. Згідно з цим, мистецтво 
Ренесансу демонструє рівновагу між формою і 
змістом, тілесним і божественним, чуттєвим і 
метафізичним.

Бароко розкриває красу як драматичний рух, 
динаміку та емоційне напруження. У «Екстазі свя-
тої Терези» Дж. Л. Берніні гармонія переходить у 
стан внутрішнього збудження, а тілесність і духо-
вність переплітаються в одному переживанні. 
Аналогічно, у живописі Караваджо чуттєвість 

тілесної форми поєднується з трагічним світлом 
духовного одкровення. У такий спосіб мистецтво 
цієї доби розширює межі естетичного, включаючи 
еротичне як форму божественної енергії.

Новий час і доба Просвітництва привносять 
до мистецтва раціональну гармонію та симетрію. 
У живописі класицизму Ж. Л. Давід, «Клятва Гора-
ціїв» краса набуває морального змісту, поєдну-
ючи етичне й естетичне. Проте вже у романтизмі 
Ф. Гойя, Е. Делакруа переважає ідея внутрішньої 
свободи й емоційного піднесення, де гармонія не 
статична, а драматично напружена.

У ХХ столітті, як свідчать результати аналізу 
модерного мистецтва, поняття краси й гармонії 
зазнають радикального переосмислення. У твор-
чості Густава Клімта «Поцілунок» чуттєвість 
перетворюється на декоративну символіку, де 
сексуальність підноситься до рівня сакрального 
обряду. У полотнах Амедео Модільяні тілесність 
зберігає спокій і медитативність, набуваючи мета-
фізичного спокою. У творах Сальвадора Далі 
«Народження бажання», «Метаморфоза Нарциса» 
сексуальність трансформується в архетипічний 
образ несвідомого, що виявляє юнгіанські мотиви 
тіні та лібідо.

Отже, аналіз творів різних епох дозволяє зро-
бити висновок, що феномени краси, гармонії та 
сексуальності у мистецтві відображають не лише 
естетичні смаки, а й глибинні філософські струк-
тури буття. Зміна художніх форм засвідчує перехід 
від сакрального до антропоцентричного, від гар-
монійного до множинного, від ідеалу до досвіду. 
У цьому сенсі мистецтво не просто ілюструє філо-
софські концепції, а є їх живою лабораторією, у 
якій розкривається онтологічний і психологічний 
зміст краси як способу пізнання світу.

При цьому спільним залишався зв’язок між тілес-
ним і духовним началами, який у мистецтві найпо-
вніше реалізувався через феномен сексуальності. 
У зв’язку з цим доцільно перейти до глибшого ана-
лізу сексуальності як феномену естетичного пере-
живання, що синтезує філософський, психологічний 
і мистецький аспекти пізнання краси та гармонії.

На нашу думку, узагальнюючи здійснений 
теоретико-естетичний і культурологічний аналіз, 
феноменологічна сутність краси, гармонії та сек-
суальності утворює єдину систему духовно-чут-
тєвого пізнання, в якій кожен елемент має власне 
смислове навантаження, але повноцінно розкри-
вається лише у взаємодії з іншими, отже, гармонія 
та сексуальність функціонують як три координати 
людського досвіду, що дозволяють осягнути бага-
товимірність буття через чуттєві, інтелектуальні й 
духовні акти.



Актуальнi питання гуманiтарних наук. Вип. 93, том 1, 202594

Мистецтвознавство

Краса, на наш погляд, є онтологічним центром 
усієї естетичної системи. Вона постає не як влас-
тивість речей, а як форма духовного відкриття, 
момент одкровення, у якому людська свідомість 
вловлює істину буття через образ, звук чи дотик. 
У феноменологічному вимірі краса – це подія 
зустрічі свідомості зі світом, акт прозріння, у 
якому виявляється смислова глибина речей. Вона 
поєднує в собі споглядання й творення, розум і 
почуття, раціональне й ірраціональне. Тому краса 
є способом буття людини у світі, через який здій-
снюється духовне самоствердження та пошук уні-
версального сенсу.

Гармонія, у свою чергу, виконує структурно-
організаційну функцію, забезпечуючи порядок у 
різноманітті та міру у вираженні. Її сутність поля-
гає у поєднанні протилежностей, у досягненні 
рівноваги між формою і змістом, тілесним і духо-
вним, емоційним і раціональним. У мистецькому 
вимірі гармонія виступає як архітектоніка світу, 
вона надає структурі динамічності, ритму, логіки, 
водночас зберігаючи внутрішню цілісність. 
У філософському сенсі гармонія є метафорою 
впорядкованості всесвіту, що віддзеркалюється у 
внутрішньому ладі людини. У психологічному – 
це відчуття рівноваги, яке виникає під час есте-
тичного переживання, коли хаос сприйняття пере-
творюється на впорядкований смисловий образ.

Сексуальність, у цій триєдиній системі, набуває 
енергетично-екзистенційного змісту. Вона є дже-
релом життєвої сили, імпульсом до творення, який 
спрямовує людину до самопізнання і духовного 
зростання. На відміну від біологічного потягу, 
естетично осмислена сексуальність – це не лише 
чуттєва, а й символічна мова, у якій тіло висту-
пає знаком духовної енергії. Саме в цій площині 
формується зв’язок між еротичним і сакральним, 
між бажанням і творчістю. Сексуальність у мис-
тецтві набуває значення метафори життєдайності, 
внутрішнього пульсу, що визначає динаміку есте-
тичного процесу. Через неї людина переживає не 
лише потяг, а й глибинну єдність із буттям – гар-
монію між природним і культурним, матеріаль-
ним і духовним.Взаємодія цих трьох начал фор-
мує універсальний механізм естетичного досвіду, 
де духовне відкривається через тілесне, а форма 
стає посередником істини. 

Висновки. Проведене дослідження дало 
можливість зробити висновок, що феноменоло-
гія краси, гармонії та сексуальності відображає 
цілісну природу естетичного досвіду людини. 
У цій системі краса виконує функцію духовного 
одкровення, гармонія  принцип впорядкування 
багатоманітності форм, а сексуальність енергію 

творчого становлення, через яку розкривається 
єдність тілесного й духовного вимірів буття. 
У сукупності ці категорії утворюють триєдину 
структуру людського самопізнання, де чуттєвість, 
інтелект і духовність перебувають у стані взаємо-
доповнення.

Результати дослідження підтверджують, що 
у феноменологічному підході краса перестає 
бути об’єктивною властивістю речей і набуває 
онтологічного змісту як спосіб явлення істини 
у свідомості. Гармонія, своєю чергою, постає не 
лише як математична пропорція чи естетична 
рівновага, а як динамічна взаємодія форм і смис-
лів, що забезпечує цілісність сприйняття світу. 
Сексуальність виявляється не редукованою до 
інстинкту, а інтерпретується як символічна мова 
духовно-творчої енергії, у якій формується люд-
ська ідентичність і переживається глибинний 
зв’язок з універсумом.

У підсумку можна стверджувати, що мисте-
цтво, філософія та психологія виявляють єдність 
у трактуванні краси як феномена, який поєднує 
духовне та матеріальне. Візуальні, звукові та літе-
ратурні форми стають засобом феноменологічного 
розкриття буття, де тілесність виступає посеред-
ником істини, а гармонія – законом внутрішньої 
впорядкованості світу. Таким чином, феноменоло-
гія краси є не лише естетичною, а й антрополо-
гічною концепцією, що описує людину як центр 
духовного, тілесного та креативного універсуму.

Перспективи подальшого вивчення феномено-
логії краси, гармонії та сексуальності вбачаються 
у розширенні міждисциплінарного підходу, який 
поєднує філософську, психологічну, культуроло-
гічну та мистецтвознавчу методологію. Подальше 
дослідження може бути спрямоване на виявлення 
зв’язку між феноменологічним досвідом краси і 
морально-етичними цінностями, що формують 
духовну культуру сучасної людини.

Доцільним є також глибше дослідження 
взаємозв’язку між естетичним переживанням і 
психологічними механізмами емпатії, катарсису 
та самопізнання, що дозволить осмислити красу 
не лише як філософську категорію, а як дієвий 
чинник формування цілісної особистості.

Перспективним напрямом є порівняльне 
вивчення концепцій краси та гармонії у захід-
ній і східній філософських традиціях, що сприя-
тиме виявленню універсальних закономірностей 
духовного досвіду людства. У межах отриманих 
результатів також варто продовжити аналіз худож-
ніх форм репрезентації тілесності та сексуаль-
ності як способів вираження екзистенційних і 
творчих пошуків людини.



95ISSN 2308-4855 (Print), ISSN 2308-4863 (Online)

Бончук Р. Феноменологія краси, гармонії та сексуальності в мистецтві та філософії

СПИСОК ВИКОРИСТАНИХ ДЖЕРЕЛ
1.	 Kudahl B., Roald T. Touched by beauty: a qualitative inquiry into phenomenology of beauty. Continental Philosophy 

Review. 2024. Vol. 57. P. 45-61. DOI: https://doi.org/10.1007/s11007-024-09667-4
2.	 Démuth A., Démuthová S. One Phenomenological Approach to Beauty.European Scientific Journal. February 2018. 

Special Edition. P. 82–94. DOI: https://doi.org/10.19044/esj.2018.c3p7
3.	 Hoyos Morales A. As If It Were Nature. A Phenomenological Reading of the Concept of Natural Beauty. Continental 

Philosophy Review. 2025. Vol. 58. P. 81–99. DOI: https://doi.org/10.1007/s11007-024-09652-9
4.	 Чміль Г. П., Корабльова Н. С. Тіло як реальність у знаковій системі екранної культури та сексуальність як її 

ідеологія.Культурологічна думка 2020. № 17. С. 19
5.	 DeLay S. “Right Perception, Right Worship”: Beauty and Life-Affirmation in Marilynne Robinson’s Phenomenological 

Fiction. Zeal: A Journal for the Liberal Arts. 2024. Vol. 3, No. 1. P. 80-92
6.	 Perlovsky, L. Beauty and Art. Cognitive Function, Evolution, and Mathematical Models of the Mind [Electronic 

resource]. WebmedCentral Psychology, 2010, Vol. 1, No. 12. Available at:http://www.webmedcentral.com/article_view/1322
7.	 Jiang B., de Rijke C. Structural Beauty: A Structure-based Approach to Quantifying the Beauty of an Image. 2021. 

15 p. URL: https://arxiv.org/pdf/2104.11100
8.	 Pappas N. Plato’s Aesthetics.The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2025 Edition)eds. Edward N. Zalta, 

Uri Nodelman. Stanford University, 2024. URL: https://plato.stanford.edu/archives/sum2025/entries/plato-aesthetics
9.	 BeckL. W. Early German Philosophy. Cambridge, MA : Belknap Press, 1969. 342 p.
10.	 Schiller, F. Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen. Stuttgart: Reclam, 1794. 117 p.
11.	 Hall. M. P. The Secret Teachings of All Ages: An Encyclopedic Outline of Masonic, Hermetic, Qabbalistic and 

Rosicrucian Symbolical Philosophy. Los Angeles: Philosophical Research Society, 1928. 245 p. URL: https://archive.org/
details/thesecretteachingsofallages_202003

12.	 Visionary Experience. The Library.URL: https://www.organism.earth/library/document/visionary-experience.
13.	 Ramachandran, V. S. Neuroaesthetics: A Coming of Age Story.Journal of Cognitive Neuroscience. 2011. Vol. 23, 

Issue 1. P. 132–135.
14.	 Психофізіологічні закономірності професійного самоздійснення особистості : монографія. О.М. Кокун, В.В. 

Клименко, О.М. Корніяка. О.Р. Малхазов [та ін.] ; за ред.О.М. Кокуна. Р.1.Київ: Педагогічна думка, 2015. С. 16-51.
15.	 Гурлєва Т. С. Дослідження поняття "гармонія" в аспекті життєвих смислів особистості. Психологічний часо-

пис. 2018. № 6. С. 67-81.
16.	 Merleau-Ponty M. Phénoménologiedelaperception. Paris : Gallimard, 1945. 531 p.
17.	 Тінь у психології: подорож до глибин власного "Я".  Портал Езотера. URL:  https://esotera.space/spiritual/

psychology/shadow-in-psychology/.
18.	 Rizzolatti, G., Fadiga, L., Gallese, V., &Fogassi, L. Premotor cortex and the recognition of motor actions. 

CognitiveBrainResearch. 1996. Vol. 3, No. 2. P. 131–141. DOI: https://doi.org/10.1016/0926-6410(95)00038-0

REFERENCES
1.	 Kudahl, B., & Roald, T. (2024). Touched by beauty: A qualitative inquiry into phenomenology of beauty. Continental 

Philosophy Review, 57, 45–61. https://doi.org/10.1007/s11007-024-09667-4
2.	 Démuth, A., & Démuthová, S. (2018, February). One phenomenological approach to beauty. European Scientific 

Journal, Special Edition, 82–94. https://doi.org/10.19044/esj.2018.c3p7
3.	 Hoyos Morales, A. (2025). As if it were nature: A phenomenological reading of the concept of natural beauty. 

Continental Philosophy Review, 58, 81–99. https://doi.org/10.1007/s11007-024-09652-9
4.	 Chmil, H. P., & Korablova, N. S. (2020). Tilo yak realnist u znakovii systemi ekrannoi kultury ta seksualnist yak yii 

ideolohiia [The body as reality in the sign system of screen culture and sexuality as its ideology]. Kulturolohichna dumka, 17, 
19–25. [in Ukrainian]

5.	 DeLay, S. (2024). Right perception, right worship: Beauty and life-affirmation in Marilynne Robinson’s 
phenomenological fiction. Zeal: A Journal for the Liberal Arts, 3(1), 80–92.

6.	 Perlovsky, L. (2010). Beauty and art: Cognitive function, evolution, and mathematical models of the mind. 
WebmedCentral Psychology, 1(12). http://www.webmedcentral.com/article_view/1322

7.	 Jiang, B., & de Rijke, C. (2021). Structural beauty: A structure-based approach to quantifying the beauty of an image. 
https://arxiv.org/pdf/2104.11100

8.	 Pappas, N. (2024). Plato’s aesthetics. In E. N. Zalta & U. Nodelman (Eds.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy 
(Summer 2025 Edition). Stanford University. https://plato.stanford.edu/archives/sum2025/entries/plato-aesthetics

9.	 Beck, L. W. (1969). Early German philosophy. Cambridge, MA: Belknap Press.
10.	 Schiller, F. (1794). Über die ästhetische Erziehung des Menschen in einer Reihe von Briefen. Stuttgart: Reclam.
11.	 Hall, M. P. (1928). The secret teachings of all ages: An encyclopedic outline of Masonic, Hermetic, Qabbalistic and 

Rosicrucian symbolical philosophy. Los Angeles: Philosophical Research Society. https://archive.org/details/thesecretteachi
ngsofallages_202003

12.	 Visionary experience. (n.d.). The Library. https://www.organism.earth/library/document/visionary-experience
13.	 Ramachandran, V. S. (2011). Neuroaesthetics: A coming of age story. Journal of Cognitive Neuroscience, 23(1), 132–135.
14.	 Kokun, O. M., Klymenko, V. V., Korniyaka, O. M., & Malkhazov, O. R. (Eds.). (2015). Psykhofiziolohichni 

zakonomirnosti profesiinoho samozdiisnennia osobystosti [Psychophysiological regularities of professional self-realization 
of personality]. Kyiv: Pedahohichna dumka. [in Ukrainian]



Актуальнi питання гуманiтарних наук. Вип. 93, том 1, 202596

Мистецтвознавство

15.	 Hurlieva, T. S. (2018). Doslidzhennia poniattia “harmoniia” v aspekti zhyttievykh smysliv osobystosti [Study of the 
concept “harmony” in the aspect of personal life meanings]. Psykholohichnyi chasopys, 6, 67–81. [in Ukrainian]

16.	 Merleau-Ponty, M. (1945). Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard.
17.	 Tin u psykholohii: Podorozh do hlybyn vlasnoho “Ya” [Shadow in psychology: Journey into the depths of one’s self]. 

(n.d.). Esotera Portal. https://esotera.space/spiritual/psychology/shadow-in-psychology/ [in Ukrainian]
18.	 Rizzolatti, G., Fadiga, L., Gallese, V., & Fogassi, L. (1996). Premotor cortex and the recognition of motor actions. 

Cognitive Brain Research, 3(2), 131–141. https://doi.org/10.1016/0926-6410(95)00038-0
19.	 Alieksieieva, S. (2018). Kontseptsiia pidhotovky maibutnikh dyzaineriv do rozvytku profesiinoi kariery [The concept 

of training future designers for the development of a professional career]. Naukovyi visnyk Instytutu profesiino-tekhnichnoi 
osvity NAPN Ukrainy. Profesiina pedahohika, 17, 177–181. [in Ukrainian]

Дата першого надходження рукопису до видання: 04.11.2025
Дата прийнятого до друку рукопису після рецензування: 10.12.2025

Дата публікації: 30.12.2025


